
Oberhirtliches
Verordnungsblatt

für das Bistum Speyer

Herausgegeben und verlegt vom Bischöflichen Ordinariat Speyer

91. Jahrgang Nr. 10 8. Juli 1998

INHALT

Nr. Seite

69 Botschaft von Johannes Paul II. zum 
32. Welttag der Sozialen Kommunika-
tionsmittel am 13. September 1998 174

70 Erklärung des Ständigen Rates der
Deutschen Bischofskonferenz vom 
25. November 1997 zur „Instructio 
über die Mitarbeit der Laien“ 177

71 Erklärung der deutschen Bischöfe 
zu einigen aktuellen Fragen des
Sakraments der Krankensalbung 178

72 Erwachsenenfirmung 1998 183

73 Firmung 1999 183

74 Umpfarrung der Filiale St. Leodegar,
Gerolsheim, aus der Pfarrei St. Bartho-
lomäus, Laumersheim, zur Pfarrei 
St. Stephanus, Lambsheim 184

75 Pastoraltage 1998 185

76 Vallendarer Glaubenskurs 187

77 Religionspädagogischer Ferienkurs 
im Cassianeum Donauwörth 188

78 Warnungen 189

79 Exerzitienangebote 189

Dienstnachrichten 190

Nr. Seite



Johannes Paul II.

69 Botschaft von Johannes Paul II. zum 32. Welttag der Sozialen
Kommunikationsmittel am 13. September 1998

„In der Kraft des Heiligen Geistes die Hoffnung vermitteln“

Liebe Schwestern und Brüder!

1. In diesem zweiten von drei Jahren, die zum Großen Jubiläum des Jahres
2000 hinführen, richten wir unsere Aufmerksamkeit auf den Heiligen
Geist und sein Wirken in der Kirche, in unserem Leben und in der Welt.
Der Geist ist der „Hüter der Hoffnung im Herzen des Menschen“ (Domi-
num et Vivificantem, 67). Aus diesem Grund folglich lautet das Thema für
den 32. Welttag der Kommunikationsmittel: „In der Kraft des Heiligen
Geistes die Hoffnung vermitteln.“

Die Hoffnung, in der der Geist die Gläubigen trägt, ist vor allem eschato-
logischer Natur. Sie ist Hoffnung auf das Heil – Hoffnung auf den Him-
mel, Hoffnung auf die vollkommene Gemeinschaft mit Gott. In solcher
Hoffnung haben wir, wie es der Brief an die Hebräer ausdrückt, „einen si-
cheren und festen Anker der Seele, der hineinreicht in das Innere hinter
dem Vorhang; dorthin ist Jesus für uns als unser Vorläufer hineingegan-
gen“ (Hebr 6, 19–20).

2. Die eschatologische Hoffnung, die in Herzen der Christen lebt, hat tief-
innerlich Bezug zur Suche nach Glück und Erfüllung in diesem Leben.
Hoffnung auf den Himmel erzeugt echte Sorge um das Wohlergehen der
Menschen hier und jetzt. „Wenn jemand sagt: Ich liebe Gott!, aber seinen
Bruder haßt, ist er ein Lügner; denn wer seinen Bruder nicht liebt, den er
sieht, kann Gott nicht lieben, den er nicht sieht“ (1 Joh 4, 20). Erlösung,
die die Heilung der Gott-Mensch-Beziehung durch Gott bedeutet, geht
einher mit der Heilung unserer Beziehungen untereinander, und die aus
der Erlösung stammende Hoffnung zielt auf diese doppelte Heilung.

Deshalb ist es so wichtig, daß Christen sich auf das Große Jubiläum am
Beginn des Dritten Jahrtausends vorbereiten, indem sie ihre Hoffnung auf
das endzeitliche Kommen des Gottesreiches erneuern und auch scharf-
sichtiger die Zeichen der Hoffnung lesen, die sie in der sie umgebenden
Welt finden. Unter den Zeichen der Hoffnung sind folgende: wissenschaft-
licher, technologischer und besonders medizinischer Fortschritt im Dienst
am menschlichen Leben; eine größere Bewußtheit unserer Verantwortung
für die Umwelt; Bemühungen, Friede und Gerechtigkeit wiederherzustel-
len, wo sie verletzt worden sind; ein Verlangen nach Versöhnung und Soli-
darität unter den Völkern, besonders in der komplexen Beziehung zwi-

– 174 –



schen dem Norden und dem Süden der Welt. Auch in der Kirche gibt es
viele Zeichen der Hoffnung, darunter ein aufmerksameres Hinhören auf
die Stimme des Heiligen Geistes und seine Eingebung, Charismen zu ak-
zeptieren und die Laien zu fördern; eine tiefere Verpflichtung zur Einheit
der Christen und eine wachsende Anerkennung der Bedeutung des Dia-
logs mit anderen Religionen und mit der zeitgenössischen Kultur (vgl. Ter-
tio Millennio Adveniente, 46).

3. Christliche Medienschaffende werden Hoffnung glaubwürdig vermit-
teln, wenn sie zunächst Hoffnung in ihrem eigenen Leben erfahren, und
dies wird nur geschehen, wenn sie Männer und Frauen des Gebetes sind.

In der Kraft des Heiligen Geistes befähigt uns das Gebet, „stets bereit (zu
sein), jedem Rede und Antwort zu stehen, der nach der Hoffnung fragt,
die man in uns sieht“ (1 Petr 3, 15). So lernt der in den Medien tätige
Christ, die Botschaft der Hoffnung den Männern und Frauen unserer Zeit
mit der Kraft der Wahrheit darzustellen.

4. Man darf niemals vergessen, daß mediale Kommunikation nicht ein uti-
litaristisches Tun ist, einfach darauf gerichtet, zu motivieren, zu überreden
oder zu verkaufen. Noch weniger ist sie ein Vermittler für Ideologie. Die
Medien können gelegentlich die Menschen auf Konsumeinheiten oder
konkurrierende Interessengruppen reduzieren oder Zuschauer, Leser und
Hörer als bloße Zahlen manipulieren, von denen man sich einen Vorteil
verspricht – ob Verkauf von Produkten oder politische Unterstützung; all
das zerstört die Gemeinschaft. Es ist die Aufgabe von Kommunikation,
Menschen zusammenzubringen sowie ihr Leben zu bereichern, und nicht,
sie zu isolieren und auszubeuten. Die Mittel der Sozialen Kommunikation
können – richtig genutzt – dazu beitragen, eine menschliche Gemeinschaft
zu schaffen und aufrechtzuerhalten, die auf Gerechtigkeit und Liebe be-
ruht; und insoweit sie das tun, werden sie Zeichen der Hoffnung sein.

5. Die Medien der gesellschaftlichen Kommunikation sind in der Tat der
neue „Areopag“ der Welt von heute – ein großes Forum, das im besten
Fall den Austausch wahrheitsgemäßer Informationen, konstruktiver Ideen
und echter Werte ermöglicht und so Gemeinschaft schafft. Dies ist dann
wieder für die Kirche eine Herausforderung, in ihrem Kommunikations-
ansatz die Medien nicht nur zur Verbreitung des Evangeliums zu gebrau-
chen, sondern tatsächlich sogar zur Integration der Botschaft des Evange-
liums in die von modernen Kommunikationsformen geschaffene „neue
Kultur“ mit ihrer „neuen Sprache, mit neuen Techniken und mit einer
neuen psychologischen Haltung“ (Redemptoris Missio, 37).

Christliche Medienschaffende brauchen eine Ausbildung, die sie befähigt,
wirkungsvoll in einer Medien-Umgebung dieser Art zu arbeiten. Eine der-
artige Ausbildung wird einen breiten Themenkreis umfassen müssen: Un-

– 175 –



terweisung in technischen Fähigkeiten, in Ethik und Moral, menschlicher
Kultur, Philosophie, Geschichte, Sozialwissenschaften und Ästhetik. Vor
allem anderen jedoch muß diese Ausbildung eine Formung im inneren
Leben sein, im Leben des Geistes.

Medienschaffende, die Christen sind, sollten Männer und Frauen des Ge-
betes sein, das vom Geist erfüllt ist, und so immer tiefer in Gemeinschaft
mit Gott eintreten, um in ihrer Fähigkeit zu wachsen, Gemeinschaft unter
ihren Mitmenschen fördern zu können. Sie müssen in Hoffnung „ge-
schult“ werden durch den Heiligen Geist, „die Hauptkraft der Neuevan-
gelisierung“ (Tertio Millenio Adveniente, 45), so daß sie anderen Hoffnung
vermitteln können.

Die Jungfrau Maria ist das vollendete Vorbild der Hoffnung, die christli-
che Medienschaffende in sich selbst zu entfachen und mit anderen zu tei-
len suchen. „Maria bringt die Sehnsucht der Armen Jahwes voll zum Aus-
druck und leuchtet als Vorbild für alle, die sich mit ganzem Herzen den
Verheißungen Gottes anvertrauen“ (Tertio Millenio Adveniente, 48). Da
die Kirche ihren Pilgerweg zum Großen Jubiläum geht, wenden wir uns an
Maria, deren tiefes Hinhören auf den Heiligen Geist die Welt für das
große Ereignis der Menschwerdung, die Quelle aller Hoffnung, geöffnet
hat.

Aus dem Vatikan, am 24. Januar 1998, Fest des hl. Franz von Sales.

– 176 –



Die deutschen Bischöfe

70 Erklärung des Ständigen Rates der Deutschen Bischofskonferenz
vom 25. November 1997 zur „Instructio über die Mitarbeit 
der Laien“

Die „Instructio zu einigen Fragen über die Mitarbeit der Laien am Dien-
ste der Priester“ vom 13. 11. 1997 hat zu einigen Irritationen und Mißver-
ständnissen geführt. Dabei wird übersehen, daß die Instructio das II. Vati-
kanische Konzil aufgreift und alle Gläubigen ermutigt, am Aufbau der
Kirche für das Heil der Welt gemeinschaftlich mitzuarbeiten. Sie betont,
daß die Tätigkeit der Laien bei der Evangelisierung in Gegenwart und
Zukunft unverzichtbar und dringlich ist.

Als Bischöfe begrüßen wir ausdrücklich das Engagement der haupt- und
ehrenamtlich tätigen Laien, der Frauen und Männer in unseren Bistü-
mern, und danken ihnen für ihren Einsatz. Ohne ihre Tätigkeit wäre das
Leben in unserer Kirche nicht nur geistlich ärmer, sondern viele seelsorg-
lichen Aufgaben könnten nicht erfüllt werden.

Mit der Instructio anerkennen wir, daß die Mitarbeit der Laien im pasto-
ralen Dienst sich weithin positiv entwickelt hat und gute Früchte trägt.
„Zeugnis davon gibt u.a. der neue Stil der Zusammenarbeit zwischen Prie-
stern, Ordensleuten und Laien; die Mitwirkung in der Liturgie, in der Ver-
kündigung des Wortes Gottes und in der Katechese; die vielen Dienste,
die Laien anvertraut und von diesen übernommen werden.“ (vgl. Instruc-
tio)

Das Grundanliegen der Instructio ist es, das je eigene Profil des priester-
lichen Amtes und des Dienstes der Laien zu wahren und einer Nivellie-
rung zu wehren. Dazu ruft die Instructio bisher schon geltende Rechtsvor-
schriften der universalkirchlichen Ordnung erneut in Erinnerung. Diese
Vorgaben liegen auch unseren deutschen Ordnungen zugrunde. Deshalb
sehen wir keine Notwendigkeit für grundsätzliche Änderungen in unseren
Ordnungen.

Wir teilen die Sorge der Instructio, daß die sakramentale Dimension der
Kirche und ihres Weiheamtes durch Mißbräuche oder Eigenwilligkeiten
verdunkelt werden kann. Wir bitten alle, mit uns Sorge zu tragen, daß die
verschiedenen Dienste und Ämter in ihrem je eigenen Profil gestärkt und
in ihrem das kirchliche Leben bereichernden Miteinander weiterentfaltet
werden. Deshalb sind nicht Aufrufe zu Boykott und Widerstand angesagt,
sondern zu vertrauensvoller Zusammenarbeit in der Gemeinschaft der
Weltkirche.

– 177 –



71 Zu einigen aktuellen Fragen des Sakraments der Krankensalbung

In den letzten Jahren ist aus unterschiedlichen Motiven und aufgrund ver-
schiedener Argumentationsgänge die Frage nach dem Spender der Kran-
kensalbung sowie deren Feier als Sakrament bzw. Sakramentalie akut ge-
worden. Die Fragen stellen sich u.a. auch wegen der geringer werdenden
Zahl von Priestern, die in der Krankenseelsorge tätig sind, so daß die
Seelsorge an Kranken zuhause und im Krankenhaus vermehrt durch Stän-
dige Diakone, Pastoralreferenten/-referentinnen und Gemeindereferen-
ten/-referentinnen geleistet wird. Dies ist ein Grund, aber keineswegs der
einzige für die Problemstellung.

Im folgenden seien darum die wichtigsten Erwägungen und Argumente,
die im Rahmen der gegenwärtigen Fragestellung vorgebracht werden, ge-
wichtet und Ansätze für eine neue Praxis, die es hier und dort gibt, kritisch
erörtert.

I. Sakrament und Amt

1. Nicht wenige Laien, die in der Krankenseelsorge tätig sind und darin
Menschen auf ihrem Weg des Leidens ggf. bis zum Sterben begleiten, plä-
dieren dafür, das Sakrament der Salbung als integrales Element dieser
personalen Begleitung zu verstehen und zu praktizieren. Dies bedeutet für
sie konkret: Das Sakrament ist durch die jeweiligen Begleiter und nicht
durch einen „von außen“ herbeigerufenen (gelegentlich formuliert man
drastisch-anschaulich „durch einen eingeflogenen“) Priester zu spenden.
So heißt es etwa in einem Brief der Krankenhausseelsorgerinnen und 
-seelsorger, einer Stellungnahme zum Schreiben von Bischof Kasper, Rot-
tenburg, vom 9. 7. 1996: „Das Sakrament Krankensalbung und seine Spen-
dung gehört mitten in das Leben, in das Leiden, in das Bangen und Hof-
fen und auch in das Sterben des Menschen hinein. Es macht daher keinen
Sinn, den Spender der Krankensalbung als Person vom Begleiter der Pati-
enten in seiner Not abzuspalten.“ Und kurz vorher steht: „Müssen nicht
die[se] von der Kirche ausdrücklich bestellten und beauftragten Begleiter
und Begleiterinnen ... das reiche Erbarmen Gottes und das Zeichen des
Heils im Sakrament zusprechen und im Sakrament verkünden können?
Ein von aussen herbeigeholter Priester bleibt in solchen Situationen –
trotz allen guten Willens – ein Fremder.“

Solchen und ähnlichen Äußerungen liegt nicht selten eine bestimmte
Auffassung von Sakramenten zugrunde, wonach diese „kommunikative
Zeichen“ seien und als solche den Höhepunkt kirchlicher Kommunika-
tion bedeuteten. Für die Krankensalbung würde dies besagen: Die per-
sönliche, oft hingebungsvolle Begleitung leidender und sterbender Chri-
sten durch Mitchristen findet darin ihren Gipfelpunkt, daß der seelsorgli-

– 178 –



che Begleiter, der die Lebens- und Leidensgeschichte der Kranken, des-
sen seelische und körperliche Verletzungen und Verwundungen, Schuld-
gefühle, Glaubenserfahrung und -praxis kennt, diesem auch das heilende
Erbarmen Christi sowie die Zuwendung und Fürbitte der ganzen Ge-
meinde zusagt.

So prinzipiell zutreffend die Sicht des Sakraments als „kommunikatives
Zeichen“ auch ist, so verkennt sie – wenn sie vereinseitigt wird – doch Ent-
scheidendes. Weder ein einzelner Christ noch die Gemeinde als ganze –
mögen beide noch so intensiv in personaler, gläubiger Beziehung zum
Kranken stehen und ihm verbunden sein – können diesem von sich aus
das Heil zusagen. Dies vermag nur Christus selbst. Daß Er es aber ist, der
gewissermaßen „ab extra“ – „von außen“ – in die Nöte, Grenzen und Ab-
gründe des Menschen eintritt und ihm immer wieder sich selbst und seine
rettende Gegenwart zusagt, wird in der amtlichen Spendung des Sakra-
ments in besonderer Dichte zeichenhaft deutlich und real vollzogen. „Be-
vor“ die Sakramente, auch das Sakrament der Krankensalbung, kommuni-
kative Zeichen für die innerkirchliche Kommunikation sind, muß eine viel
grundsätzlichere Kommunikation zwischen Christus und seiner Jünger-
schaft vom Herrn selbst allererst gestiftet oder erneuert bzw. aktualisiert
werden. Daß aber Christus selbst der Handelnde ist, und nicht ein noch so
gläubig und liebevoll handelnder Christ oder eine liebevolle Gemeinde,
wird gerade darin zeichenhaft deutlich, daß ein durch Weihe und Sendung
in Dienst genommener kirchlicher Amtsträger die Sakramente spendet,
also jemand, der nicht unbedingt „legitimiert“ ist durch personale Nähe
zum Empfänger, sondern durch die „Objektivität“ von Weihe und Sen-
dung, d.h. durch Christus selbst, und der gerade so auf den Herrn und sein
Heilshandeln verweist.

Das scheinbar, aber wirklich nur scheinbar so „Befremdliche“ des objek-
tiv von außen kommenden amtlichen Tuns bedeutet darum in Wirklichkeit
etwas ungemein Befreiendes: Das Sakrament ist nicht gebunden an die
Großartigkeit und Misere menschlicher Beziehungen, an deren Gelingen
oder Mißlingen, sondern allein an Jesus Christus, der sich im amtlich-„ob-
jektiven“ Tun ein „übersubjektives“ Zeichen für seine heilvolle Gegen-
wart und Nähe schafft. Und so sehr diese seine Gegenwart und Nähe da-
nach verlangt, durch uns Menschen sichtbar und glaubwürdig vermittelt
zu werden – auf die Krankensalbung bezogen: gerade in einer liebevollen
und ehrfürchtigen Begleitung des Kranken und Sterbenden –, so ist doch
die sakramentale Zuwendung Christi selbst davon nicht abhängig. Darum
spricht es nicht gegen das Sakrament, wenn ein Priester „von außen“ (im
lokalen oder auch personalen Sinn des Wortes) kommt, um das Sakra-
ment im Namen und in der Vollmacht Christi zu spenden. Gerade so –
und dies kommt noch dazu – besteht auch die Möglichkeit, die in alter

– 179 –



kirchlicher Tradition gründende Einheit von Salbung und Spendung des
Bußsakramentes nicht in Vergessenheit geraten zu lassen. Dies zeigt deut-
lich der „Versehgang“, in dem der Priester die Sakramente der Buße, ggf.
der Firmung, der Krankensalbung und der Wegzehrung spendet. In die-
sem Zusammenhang sollte auch nicht vergessen werden, daß zu den Wir-
kungen des Sakramentes der Krankensalbung auch die Vergebung der
Sünden zählt, „falls der Kranke sie nicht im Bußsakrament erlangen
konnte“ (KKK 1532).

2. Gegen diese enge Verbindung von Amt und Spendung der Krankensal-
bung wird heute nicht selten die Geschichte dieses Sakraments geltend ge-
macht: Bis zum frühen Mittelalter habe jeder Christ mit dem vom Bischof
geweihten Öl sich selbst und andere salben dürfen.

Auch wenn es hier zu weit führen würde, im einzelnen auf die recht ver-
wickelte Geschichte der Krankensalbung bzw. Letzten Ölung einzugehen,
ist mit Nachdruck darauf hinzuweisen, daß es anachronistisch wäre, das
erst in der Hochscholastik eindeutige Sakramentsverständnis in die frühe
Zeit zurückzuprojizieren und kirchliche Praxen (zu denen auch die Selbst-
salbung, das Baden in Öl, ja selbst die Salbung von Tieren und Viehställen
gehörte) als sakramental im Sinne des späteren Sakramentsbegriffs zu
verstehen. Viele solcher frühen Formen liegen eher auf der Ebene unseres
heutigen Gebrauchs des Weihwassers u.ä. Doch aus diesen frühen, noch
undifferenzierten Anwendungen geweihten Öls stellte sich mehr und
mehr die spezifische Gestalt des Sakraments heraus, das dann auch vom
Amtsträger gespendet wurde, ja dessen Spendung – nachdem ein solcher
spezifischer Sakramentsbegriff erarbeitet war – exklusiv dem Amtsträger
vorbehalten war. In diesem Sinn steht die Aussage des Trienter Konzils,
wonach der minister proprius der Krankensalbung der Priester ist (DH
1697), in einer klaren und eindeutigen theologischen Tradition und kirchli-
chen Praxis.

Wenn es heute Tendenzen gibt, auch dem Diakon die Vollmacht zur Spen-
dung dieses Sakraments zuzusprechen, so kann doch eine diesbezügliche
diakonale Praxis nicht eigenmächtig beansprucht werden. Dazu bedürfte
es einer entsprechenden Entscheidung durch die zuständige kirchliche
Autorität nach vorheriger theologischer Prüfung.

II. Sakrament und Sakramentalie

Um jedes Sakrament lagern sich – gewissermaßen wie Vorhöfe um ein
Zentrum – eine Vielzahl von Sakramentalien, d. h. von heiligen Zeichen,
in denen sich, je nach der Zuordnung der Sakramentalien zu den ver-
schiedenen Sakramenten auf unterschiedliche Weise, sowohl die gläu-
bige Bitte des Menschen an Gott als auch dessen Zusage an die Men-

– 180 –



schen sinnenhaft ausdrücken. Angesichts dieses Sachverhalts weist eine
Reihe von in der Krankenhausseelsorge tätigen Laien darauf hin, sie
würden oder möchten gern die Salbung der Kranken mit nichtgeweih-
tem (!) Öl als Sakramentalie, nicht aber als Sakrament spenden: Gele-
gentlich greift man hier auch eine Unterscheidung auf, die ursprünglich
im französischen Sprachraum entstanden ist, wonach der Amtsträger das
„große“, der Laie unter bestimmten Bedingungen das „kleine“ Sakra-
ment spenden könne. So heißt es in dem schon erwähnten Brief der
Krankenhausseelsorger: „Jeder in der Krankenhausseelsorge, der solche
Salbungen vornimmt, ob Priester oder Nichtpriester, kann und muß
deutlich sagen, daß er damit nicht das Sakrament der Krankensalbung
spenden will. Dazu ist er in der Lage – und das wird auch verstanden. Er
wird dafür auch nicht das für die Krankensalbung geweihte Öl verwen-
den ...“ Doch dürfte mit Fug und Recht bezweifelt werden, ob eine sol-
che Unterscheidung wirklich verstanden wird. Abgesehen davon, daß
eine Salbung mit ungeweihtem Öl in der Geschichte der Kirche sich auf
keinerlei Traditionen berufen kann, treten in einer solchen Praxis Sakra-
ment und Sakramentalie in eine kaum unterscheidbare Nähe, so daß
hier der Zweideutigkeit und damit der Verwischung der sakramentalen
Konturen Tor und Tür geöffnet ist. Man darf darüber hinaus nicht ver-
gessen, daß auch Sakramentalien nicht eigenmächtig eingeführt werden
können (C. 1167 § 1 CIC behält allein dem Apostolischen Stuhl die Ein-
führung von Sakramentalien vor!).

Demgegenüber weist die Geschichte einen anderen Weg: Es wurde bereits
darauf hingewiesen, daß die vielgestaltige frühkirchliche Salbungspraxis
häufig in Analogie zu unserem heutigen Gebrauch des Weihwassers steht.
Das geweihte Wasser hat nun als Sakramentalie eine ganz enge Beziehung
zum Grundsakrament der Taufe, zu der auch die Krankensalbung eine
große Nähe aufweist: In der Situation lebensgefährlicher Krankheit und
erst recht angesichts des nahen Todes stellt sich in neuer Radikalität die
Frage nach der Taufwirklichkeit: Ist der Glaubende bereit, sich dem Ster-
ben Christi anzugleichen und aus der Hoffnung auf Auferweckung heraus
sein eigenes Leiden und Sterben auf sich zu nehmen (vgl. Röm 6)? So
aber kann gerade das Bekreuzigen und Besprengen mit geweihtem Was-
ser als Bekräftigung der Taufe eine angemessene Sakramentalie in der
seelsorglichen Begleitung von Kranken und Sterbenden sein. Dadurch
kann auf legitime und sinnvolle Weise das geschehen, wonach heute viele
in der Krankenhausseelsorge tätige Laien fragen und verlangen, nämlich
das reiche Erbarmen Gottes und die Zusage seiner heilenden Nähe nicht
nur im Wort, sondern auch im heiligen Zeichen zuzusprechen und zu ver-
künden, ohne daß es dadurch zu Zweideutigkeiten für den Kranken
kommt oder eine Eigenmächtigkeit durch den Spender entsteht. Darüber
hinaus ist an die geltende liturgische Ordnung zu erinnern, die für die

– 181 –



Seelsorge an Kranken verschiedenste Formen vorsieht. Dazu gehören der
Krankensegen (auch durch Laien), die Krankenkommunion und für
Kranke in Todesgefahr die Spendung der Wegzehrung (Viaticum), die
auch durch Diakone oder durch Laien als außerordentliche Kommunion-
spender vorgenommen werden (vgl. eigenen Ritus in: Die Feier der Kran-
kensakramente, hrsg. i.A. der Deutschen Bischofskonferenz u.a., Freiburg
u.a. 2. Aufl. 1994, S. 116–131).

Eine von solchen Symbolhandlungen, von Gebet und Zusage des Wortes
Gottes geprägte Begleitung von Kranken dürfte auch dort am Platze
sein, wo Kranke den Bedingungen für den Empfang des Sakraments,
nämlich dem Betroffensein von einer lebensgefährlichen Krankheit nicht
entsprechen. Es läßt sich kaum leugnen, daß gerade in den letzten Jahren
die Gefahr besteht, gegenüber der früheren Vereinseitigung dieses Sakra-
ments auf eine „Todesweihe“ hin, nun eine neue Vereinseitigung prakti-
ziert wird, nämlich entgegen den Weisungen des II. Vatikanums und erst
recht entgegen einer langen kirchlichen Tradition die Krankensalbung
auf nahezu jedes Kranksein zu beziehen und – statt ihres (auch) eschato-
logischen – fast ausschließlich deren therapeutischen Charakter (Gesun-
dung des Kranken oder Besserung des Gesamtbefindens) herauszustel-
len. Das Zweite Vatikanische Konzil hat gegen entsprechende Vorschläge
der Vorbereitungskommission und gegen deren Empfehlung, das Sakra-
ment möglichst früh zu spenden, einen Mittelweg eingeschlagen, in dem
es formuliert, daß dieses Sakrament „nicht nur das Sakrament derer [ist],
die sich in äußerster Lebensgefahr befinden. Daher ist der rechte Augen-
blick für ihren Empfang sicher schon gegeben, wenn der Gläubige be-
ginnt wegen Krankheit oder Altersschwäche in Lebensgefahr zu geraten“
(SC 73). Zwar läßt diese Formulierung eine große Bandbreite für die
Praktizierung dieses Sakramentes zu. Doch zeigt das Stichwort „begin-
nende Lebensgefahr“, daß es auf jeden Fall um Schwerkranke oder um
ältere Menschen geht, „deren Kräftezustand sehr geschwächt ist“ (Ein-
führung in die Feier der Krankensalbung). Auf diese Empfängergruppe
also wird in der Krankensalbung das „reiche Erbarmen des Herrn“ und
„die Kraft des Heiligen Geistes“ herabgerufen (Spendenformel). Sie wer-
den dadurch enger mit dem leidenden und sterbenden Herrn verbunden,
tiefer in die Wirklichkeit der Taufe eingeführt und in ihrem Glauben,
Hoffen und Lieben gestärkt. So hat dieses Sakrament – wie alle anderen
auch! – zunächst einmal eine geistliche Wirksamkeit. Jedoch darf auf-
grund der Leib-Seele-Einheit des Menschen ebenso eine leibliche Wir-
kung erwartet werden. Der ganze Mensch wird „aufgerichtet“ (vgl. Jak 5,
15), indem in einer lebensgefährlichen Situation vor allem eine unversieg-
liche Hoffnung, die sowohl die leibliche wie geistige Dimension, das dies-
seitige wie das künftige Leben umgreift, neu entflammt wird. Angesichts
dieser Sachlage können Sakramentalien dem breit gefächerten Raum des

– 182 –



Krankseins zutreffender entsprechen als eine undifferenzierte Spendung
der Krankensalbung.

Mit diesen Hinweisen sind die faktischen Probleme noch nicht gelöst. Es
kann immer wieder der Fall eintreten, daß Priester zur Spendung dieses
Sakraments nicht zur Verfügung stehen, so daß sich in der Spendung und
im Empfang einer Sakramentalie auch so etwas wie das votum sacra-
menti realisiert, dem ebenso wie dem Sakrament selbst die Heilzusage
Gottes gilt. Bei aller Belastung durch verschiedenste Aufgaben ist es
wichtig, daß die Priester jene gute Praxis nicht fallen lassen, wonach in je-
dem Dekanat wenigstens ein Priester für Notfälle ständig erreichbar ist
und zur Verfügung steht. In der „Hierarchie“ pastoraler Verpflichtung
sollte jedenfalls die Sorge für Kranke und Sterbende einen ganz hohen
Rang einnehmen.

Würzburg, den 24./25. November 1997

Der Bischof von Speyer

72 Erwachsenenfirmung 1998

Am Sonntag, 8. November 1998, 10.30 Uhr, wird Bischof Dr. Anton
Schlembach in Speyer im Rahmen einer Eucharistiefeier Erwachsenen
das Sakrament der Firmung spenden.

Die Firmspendung findet im Dom zu Speyer statt.

Die Seelsorger werden gebeten, Firmbewerberinnen bzw. Firmbewerber,
die an diesem Tag gefirmt werden sollen, bis zum 26. Oktober 1998 dem
Bischöflichen Sekretariat schriftlich zu melden (Familien- und Vorname,
Geburtsdatum und Geburtsort, Taufe, Herkunftsland und Firmpate) und
ihnen zur Firmung einen Firmschein mitzugeben.

73 Firmung 1999

Das Sakrament der Firmung wird im Jahre 1999 turnusgemäß gespendet
in den Pfarrverbänden Bad Bergzabern, Bexbach, Blieskastel, Enken-
bach-Alsenborn, Gersheim, Grünstadt, Homburg, Kaiserslautern, Kirch-
heimbolanden, Kusel, Lambrecht, Landstuhl, Mandelbachtal, Otterbach,
Ramstein-Bruchmühlbach, Rockenhausen, Schönenberg-Kübelberg,

– 183 –



Speyer, Waldsee-Limburgerhof, Zweibrücken sowie im Stadtdekanat Lud-
wigshafen.

Um eine frühzeitige Festlegung der Firmtermine zu ermöglichen, möchten
bitte die Leiter der Pfarrverbände, in denen das Firmsakrament turnus-
gemäß oder – falls genügend Firmbewerberinnen und Firmbewerber vor-
handen sind – außerhalb des üblichen Turnus gespendet werden soll, dafür
Sorge tragen, daß die Geschäftsführer der Pfarrverbände bis spätestens
30. September 1998 dem Bischöflichen Sekretariat schriftlich folgende
Angaben machen:

1. Welche Firmstationen sind vorgesehen?

2. Welche Pfarreien werden den jeweiligen Firmstationen zugeteilt?

3. Mit wieviel Firmlingen ist zu rechnen?

4. In welchem Zeitraum (vor oder nach den Ferien) soll die Firmung nach
Möglichkeit stattfinden?

5. Welche örtlichen Besonderheiten sind eventuell zu beachten?

Die Firmstationen sollen so gewählt werden, daß die Anzahl der Firmlinge
70 nicht unter- und nach Möglichkeit 100 nicht überschreitet. Aus Termin-
gründen müssen auch Wochentage für die Spendung der Firmung heran-
gezogen werden.

Für den Firmgottesdienst sollen in der Kirche genügend Plätze für Firm-
linge, Paten und Eltern vorhanden sein. Eine angemessene Teilnahme der
ganzen Pfarrgemeinde ist wünschenswert.

Es wird eigens darauf hingewiesen, daß das Alter für den Empfang des
Firmsakramentes in unserer Diözese nicht unter zwölf Jahren liegen soll
(vgl. „Richtlinien zur Firmpastoral im Bistum Speyer“, OVB 1991, Nr. 179,
S. 388 ff).

74 Umpfarrung der Filiale St. Leodegar, Gerolsheim, aus der Pfarrei
St. Bartholomäus, Laumersheim, zur Pfarrei St. Stephanus,
Lambsheim

Nach Durchführung der erforderlichen Anhörungen wird hiermit be-
stimmt:

1. Die Filiale St. Leodegar, Gerolsheim, mit eigener Vermögensverwal-
tung wird aus der Pfarrei St. Bartholomäus, Laumersheim, zur Pfarrei
St. Stephanus, Lambsheim, umgepfarrt.

2. Mit dieser Umpfarrung verbunden ist der Wechsel der Filiale St. Leo-
degar vom Pfarrverband Grünstadt zum Pfarrverband Frankenthal und

– 184 –



vom Dekanat Bad Dürkheim zum Dekanat Speyer. Die Grenzen der
betroffenen Pfarrverbände und Dekanate werden entsprechend geän-
dert.

3. Die Umpfarrung erfolgt zum 15. 05. 1998.

Speyer, 04. 05. 1998

Bischof von Speyer

Bischöfliches Ordinariat

75 Pastoraltage 1998

In der Ausgabe OVB Nr. 1 vom 5. Februar 1998 haben wir auf die vom 29.
September bis 1. Oktober 1998 stattfindenden Pastoraltage aufmerksam
gemacht – jeweils zeit- und programmgleich ab 9.30 Uhr bis 16.30 Uhr am
Dienstag, dem 29. September 1998, im Bildungshaus Herz-Jesu-Kloster,
Neustadt; am Mittwoch, dem 30. September 1998, im Heinrich Pesch
Haus, Ludwigshafen und am Donnerstag, 1. Oktober 1998, im Bildungs-
haus Maria Rosenberg, Waldfischbach-Burgalben.

Zu den Pastoraltagen sind Gäste aus der Weltkirche eingeladen:

1. Rev. Fr. Peter Lwaminda, Nairobi

Generalsekretär der AMECEA (Association of Member Episcopal Con-
ferences in Eastern Afrika).

Fr. Lwaminda leitet seit Jahren das Generalsekretariat der Ostafrikani-
schen Bischofskonferenzen. Er hat bei Prof. Bernhard Häring in Moral-
theologie promoviert. In seinem Referat wird er folgende Themenfelder
behandeln:

• Was gibt den sog. jungen Kirchen Hoffnung und Glaubensfreude?
• Was sind ihre hauptsächlichen pastoralen Probleme?
• Die Rolle der Laien in der Seelsorge:

Wie gelingt die Zusammenarbeit zwischen Priestern und Laien?

– 185 –



Die Beziehung zwischen Bischof, Pfarreien und Kleinen Christlichen
Gemeinschaften.

• Ausbildung und Berufsverständnis des Katechisten.
• Wie kommt die Kirche zurecht in großen Pfarreien, mit vielen Außensta-

tionen, sog. Kleinen Christlichen Gemeinschaften und Gebetsgruppen?
• Wie geht die Kirche mit dem Problem der Polygamie um?
• Wie kommt es, daß Bischöfe in Afrika häufig eine engere Verbindung

zu den Gemeinden haben als in Europa?
• Afrikanische Bischöfe melden sich sehr häufig zu Themen der Gesell-

schaftsordnung zu Wort – häufiger als in Europa. Wie sehen sie ihre
Rolle im Bereich politischer, sozialer, wirtschaftlicher Angelegenheiten?

• Welche Bedeutung hat für einen afrikanischen Priester der Weltmis-
sionssonntag?

Der in englischer Sprache gehaltene Vortrag wird simultan übersetzt.

2. Weihbischof Mbuka Cyprien, cicm, Boma / Rep. Congo (Zaire)

Mgr. Mbuka ist Scheutist, er war Rektor des Priesterseminars, war Provin-
zial in Kamerun, zuletzt Generaloberer seines Ordens und seit 1997 Weih-
bischof in der (als schwierig geltenden) Diözese Boma.

Mgr. Mbuka wird über das Institut der Bakambi referieren, jener Laien, die
in Zaire Gemeinden leiten, ein Institut, das Kardinal Malula gegründet hat.

Darüber hinaus wird er über die Erfahrung mit dem Zairischen Ritus be-
richten.

Mgr. Mbuka möchte in französischer Sprache vortragen. Der Vortrag wird
simultan übersetzt.

Die Teilnahme ist für die im aktiven Dienst stehenden Priester und Pasto-
ralreferent(inn)en verpflichtend, ebenso für die Diakone im Rahmen ihrer
beruflichen Möglichkeiten. Die Gemeindereferent(inn)en sind ohne Ver-
pflichtung zu den Pastoraltagen eingeladen.

Unabhängig vom verpflichtenden Charakter der Teilnahme an den Pasto-
raltagen für die im aktiven Dienst stehenden Priester und Pastoralrefe-
rent(inn)en bieten sowohl die Themenangebote wie auch die sie vermit-
telnden Persönlichkeiten Anlaß genug, den Veranstaltungen mit engagier-
tem Interesse zu folgen und daraus bleibenden Gewinn für die weitere
Arbeit zu ziehen.

Wegen Organisation und Vorbestellung des Essens bitten wir, möglichst
umgehend, spätestens jedoch acht Tage vorher, die beiliegende Anmelde-

– 186 –



karte an die Geschäftsstelle der Hauptabteilung II, Kleine Pfaffen-
gasse 16, 67346 Speyer, (Tel. 06232 /102-284), zu senden.

– 187 –

Termin Zeit Pfarrverbände Konferenzort
Dienstag,
29. 9. 1998

Mittwoch,
30. 9. 1998

Donnerstag,
01. 10. 1998

9.30 Uhr
bis
16.30 Uhr

9.30 Uhr
bis
16.30 Uhr

9.30 Uhr
bis
16.30 Uhr

Bad Dürkheim, Deidesheim, Edenkoben,
Grünstadt, Kirchheimbolanden,
Lambrecht, Neustadt, Kaiserslautern,
Enkenbach, Landstuhl, Otterberg,
Ramstein, Rockenhausen, Landau-Stadt,
Landau-Land, Annweiler, Bad Berg-
zabern, Dahn

Ludwigshafen, Dudenhofen-Römerberg,
Frankenthal, Mutterstadt, Schifferstadt,
Speyer, Waldsee-Limburgerhof, Maxdorf,
Germersheim, Kandel, Rülzheim, Wörth

Bexbach, Blieskastel, Gersheim,
Homburg, Mandelbachtal, St. Ingbert,
Schönenberg-Kübelberg, Zweibrücken,
Pirmasens-Stadt, Pirmasens-Land, Kusel,
Waldfischbach-Burgalben, Rodalben

Neustadt
Herz-Jesu-Kloster
Waldstraße 145

Ludwigshafen
Heinrich Pesch
Haus, Frankenthaler 
Str. 229

Waldfischbach-
Burgalben
Maria Rosenberg
Rosenbergstraße

76 Vallendarer Glaubenskurs

Forum Vinzenz Pallotti: „Den Glauben erneuern – 
Den Glauben vertiefen“

Die Bildungs- und Begegnungsstätte Forum Vinzenz Pallotti an der Theo-
logischen Hochschule Vallendar bei Koblenz hat im Rahmen der religiö-
sen Erwachsenenbildung den 12wöchigen Vallendarer Glaubenskurs
„Den Glauben erneuern – den Glauben vertiefen“ entwickelt. Auch in
diesem Jahr bietet das Forum Vinzenz Pallotti Seelsorgern, Mitarbeitern
in den Gemeinden und Interessierten die Gelegenheit, sich mit dem theo-
logischen Konzept, dem Arbeitsmaterial des „Vallendarer Glaubenskur-
ses“ und vielen praktischen Hilfen vertraut zu machen, um vor Ort auch
selbst einen solchen Kurs durchführen zu können. Die Informationsveran-
staltung über die Durchführung des Vallendarer Glaubenskurses findet
vom 25.–27. 09. 1998 unter der Leitung von Pater Dr. Hubert Lenz SAC
und Team statt.

Nähere Informationen und Prospekte sind beim Büro des Forum Vinzenz
Pallotti (Telefon: 0261 /6402-249) erhältlich.



77 Religionspädagogischer Ferienkurs im Cassianeum Donauwörth

Im Zusammenwirken mit dem Deutschen Katechetenverein und dem Re-
ligionspädagogischen Zentrum in Bayern veranstaltet die Pädagogische
Stiftung Cassianeum Donauwörth auch 1998 einen Religionspädagogi-
schen Ferienkurs für Geistliche, Lehrer/innen und Katechet(inn)en aller
Schularten.

Termin: 3.–6. August 1998

Rahmenthema: „Gottes Geist bei den Menschen“

Leitung: Dr. Leo Hermanutz, Schulreferat der Erzdiözese
München und Freising
Direktor Pater Anton Karg, m.s.c., Donauwörth

Themen und Referenten:

Montag, 3. August 1998

9.00–12.00 Uhr Eröffnung
„Gottes Geist bei den Menschen“
Abt Dr. Odilo Lechner OSB,
Abtei St. Bonifaz, München

15.00–17.00 Uhr „Erfüllt und belastet vom Heiligen Geist“
Professorin Dr. Agnes Wuckelt,
Universität Paderborn

Dienstag, 4. August 1998

9.00–12.00 Uhr „Ich glaube an den Heiligen Geist“
Referent/in: N. N.

13.00 Uhr Ausflug zur Moschee in Lauingen

20.00 Uhr „Glaubenserfahrungen, die zu Liedern werden“
Wolfgang Wackerbauer,
Studienrat, Pfarrer, Schweinfurt

Mittwoch, 5. August 1998

9.00–12.00 Uhr „Den Geist vermitteln. Katechetisches Sprechen vom
Heiligen Geist“
Prof. Dr. Stephan Leimgruber,
Universität München

15.00–17.00 Uhr „Neue Wege der Firmkatechese“
Hans-Georg Spangenberger,
Pastoralreferent, Hameln

– 188 –



20.00 Uhr Geistliche Abendmusik in der Heilig-Kreuz-Kirche
Gesang und Musik mit Teilnehmerinnen und Teilneh-
mern des Ferienkurses
Leitung und Orgel: Gottfried Huber

Donnerstag, 6. August 1998

9.00–11.30 Uhr „Die Ökumene als Wirken des Heiligen Geistes
ernstnehmen“
Prof. Dr. Wolfhart Pannenberg,
Universität München

Gesang und Musik: täglich ab 17.00 Uhr Chorsingen
Leitung: Chorleiter Gottfried Huber, München

Die Teilnahme an den Veranstaltungen ist kostenlos.

Anfragen und Anmeldungen bitte an die Pädagogische Stiftung Cassia-
neum, z. H. Frau Marianne Schmid, Heilig-Kreuz-Straße 16, 86609 Donau-
wörth, Telefon: 0906 /73-212 oder 0906 /1766; Telefax: 0906 /73-252.

78 Warnungen

1. In Meiningen (Thüringen) ist ein Peter Mrozek (Jahrgang 1929) als an-
geblicher Dominikaner und Priester aus Polen aufgetreten. Herr Mrozek
ist weder Ordensmann noch Priester noch kommt er aus Polen. Er ist in
Thüringen ansässig und dort wegen Betrugsdelikten bereits belangt wor-
den. Für den Fall, daß er seine Aktivitäten auf andere Teile Deutschlands
ausdehnen sollte, wird diese Warnung weitergegeben.

2. Das Bistum Mainz macht auf die Aktivitäten eines angeblichen Maria-
viten-Paters aufmerksam, der mit dem Briefkopf „Katholische Kirche des
Ordens der Mariaviten in Deutschland e. V. – Auslands-Jurisdiktion“
Spenden einwirbt. Es handelt sich um Herrn Wolfgang Sachse, z.Zt.
wohnhaft in Bad Schussenried.

79 Exerzitienangebote

I. Haus Frankenthal in Vierzehnheiligen

„Ihr seid meine Freunde“ (Joh 15, 14)
Priesterexerzitien
Termin: 9.–13. November 1998
Begleitung: Mrsg. Dr. Norbert Maginot, Direktor der Akademie

und des Seelsorgezentrums der Diözese Augsburg

Anmeldungen bitte an die Bildungshäuser der Erzdiözese Bamberg, Vier-
zehnheiligen 7, 96231 Staffelstein, Telefon: 09571 /9268.

– 189 –



II. Lassalle-Haus Bad Schönbrunn

Beruf – Berufung. Was mich bewegt

Exerzitien für junge Erwachsene im kirchlichen Dienst: Frauen und Män-
ner bis ca. 35, Laien und Priester, pastorale Mitarbeiter(innen) und Or-
densleute, die in der Seelsorge tätig sind.

Termin: 27. September – 2. Oktober 1998
Begleitung: P. Lukas Niederberger SJ, Leiter des Bildungs-

bereiches Exerzitien und Mitglied der Leitung im
Lassalle-Haus Bad Schönbrunn
Petra Schöb, Dipl.-Katechetin (KIL Luzern),
Religionslehrerin und Pastoralreferentin in der
katholischen Pfarrei Bülach bei Zürich

Anmeldung bitte an das Lassalle-Haus Bad Schönbrunn,
CH–6313 Edlibach ZG, Telefon: 004141 /7571414, Fax: 004141 /7571413.

Dienstnachrichten

Resignation

Bischof Dr. Anton Schlembach hat den Religionslehrer Hans B r e i t mit
Wirkung vom 01. 08. 1998 aus gesundheitlichen Gründen in den Ruhe-
stand versetzt.

Verleihung

Die Pfarrei Ludwigshafen St. Josef wurde mit Wirkung vom 01. 07. 1998
dem Pfarrer Dr. Gerd B a b e l o t z k y verliehen.

Ernennungen

Bischof Dr. Anton Schlembach hat die Wahl der Dekanatsversammlung
des BDKJ im Dekanat Bad Dürkheim bestätigt und Kaplan Matthias
L e i n e w e b e r zum Dekanatsjugendseelsorger ernannt. Ebenso hat der
Herr Bischof die Wahl der Diözesankonferenz der Katholischen Jungen
Gemeinde (KJG) der Diözese Speyer bestätigt und Kaplan Stefan M ü h l

– 190 –



mit Wirkung vom 01. 09. 1998 auf die Dauer von zwei Jahren zum Geist-
lichen Leiter des Diözesanverbandes ernannt.

Adressenänderung

Pater Werner S u e r b a u m, Im Vogelgesang 12, 67346 Speyer, Tel.
06232 /622899.

– 191 –



Herausgeber: Bischöfliches Ordinariat
67343 Speyer
Tel. 0 62 32 /102-0

Verantwortlich für den Inhalt: Generalvikar Hugo Büchler
Redaktion: Dr. Hildegard Grünenthal
Bezugspreis: 4,50 DM vierteljährlich
Herstellung: Progressdruck GmbH, Brunckstraße 17, 67346 Speyer
Zur Post gegeben am: 8. Juli 1998

Beilagenhinweis (Teilbeilagen)
1. Aus Kirche und Gesellschaft Nr. 251
2. Die deutschen Bischöfe Nr. 60
3. Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 129
4. Gebetsapostolat Nr. 3/1998
5. Priesterratsprotokoll
6. Anmeldekarte „Pastoraltage 1998“
7. Beilage „Besteuerung steuerbegünstigter Körperschaften“
8. Beilage „Zeugnisverweigerungsrecht“


