Aufnahme Mariens in den Himmel
Predigt 2019

,Dann erschien ein groBes Zeichen am Himmel: eine Frau, mit der Sonne bekleidet; der

Mond war unter ihren FiiBen und ein Kranz von zwolf Sternen auf ihrem Haupt.” (Offb 12,1)
Liebe Schwestern und Brider!

Dieses Zeichen am Himmel stellt uns die Kirche am heutigen Festtag ,,Maria Himmelfahrt”
vor Augen. Als Papst Pius XIl 1952 die Aufnahme der Gottesmutter Maria mit Leib und Seele
in den Himmel zum Glaubenssatz fir die ganze Kirche erklarte, da sollte das ein Zeichen sein
nach der Verwiistung der Menschenwirde durch die beiden Weltkriege mit ihren
Abermillionen von Toten, Verletzten, Vertriebenen, grausam Ermordeten. Es sollte ein
Zeichen der Siegeskraft des Lebens und der Leib und Seele umfassenden Menschenwiirde
aufgerichtet werden, die durch keine Vernichtungsmaschinerie, durch keine noch so
verblendete Ideologie und keinen noch so abgriindig geschiirten Hass zerstért werden kann.
Das Zeichen am Himmel, die gebarende Frau mit ihrem schutzbediirftigen Kind, wurde zum
Mahnzeichen der Umkehr und radikalen Umbesinnung: Nie wieder Krieg, nie wieder ein
solcher Hass, nie wieder eine solche Zerstorung des Humanen — um unserer Kinder willen.

Die sollten einmal anders aufwachsen und leben kénnen.
Dieses Zeichen am Himmel ist auch heute aufgerichtet. Was will es uns heute sagen?

Ich glaube, dass die Botschaft dieses Zeichen nicht nur an Aktualitat und Dringlichkeit

gewonnen hat, sondern sich noch viel weiter, globaler, umfassender zeigt.

In seiner Enzyklika ,Laudato si“ (iber die Sorge um das gemeinsame Haus der Schopfung, das
uns Gott anvertraut hat, wendet sich Papst Franziskus zum Schluss an Maria: “Maria, die
Mutter, die fur Jesus sorgte, sorgt jetzt mit mitterlicher Liebe und mit Schmerz fiir diese
verletzte Welt. Wie sie mit durchbohrtem Herzen den Tod Jesu beweinte, so flihlt sie jetzt
Mitleid mit den Armen an ihren Kreuzen und mit den durch menschliche Macht zugrunde
gerichteten Geschopfen... In den Himmel erhoben ist sie Mutter und Koénigin der ganzen
Schopfung... Sie schaut in ihrem Herzen nicht nur auf das ganze Leben Jesu, das sie dort
sorgsam bewahrte (vgl. Lk 2, 19.51), sondern versteht jetzt auch den Sinn von allem. Darum
konnen wir sie bitten, dass sie uns hilft, diese Welt mit weiseren Augen zu betrachten.” (LS

241)



»,Diese Welt mit weiseren Augen zu betrachten” und daraus ein neues Handeln zu lernen —
das erscheint in der Tat das Gebot der Stunde zu sein. Es vergeht kein Tag, an dem nicht von
der zentralen Herausforderung fiir die Menschheit und den Planeten, auf dem wir leben, die
Rede ist: von der Tatsache, dass der Mensch so fundamental in die Ablaufe der Schépfung
eingreift, dass er zu einem wesentlichen, wenn nicht gar zum entscheidenden Faktor der
Entwicklung geworden ist. Im Jahr 2000 hat der Nobelpreistrager Paul Crutzen den Begriff
des ,,Anthropozan” fir dieses neue Zeitalter, in das die Erde zu gehen scheint, gepragt — ein
Begriff, der seitdem immer wieder, natirlich auch kontrovers, aufgegriffen wird als etwas, in
dem ein entscheidendes Zeichen unserer Zeit auf den Punkt gebracht ist. Anthropozan — das
setzt sich zusammen aus dem Griechischen fiir Mensch (,,Anthropos®) und fiir ,neu
(,kainos”). Neu ist dabei die Auswirkung des Handelns des Menschen auf den ganzen
Planeten. Der Mensch ist zu einem der wichtigsten Faktoren fir die gesamten biologischen,
geologischen und atmospharischen Prozesse auf der Erde geworden, sein Handeln hat so
massive Auswirkungen auf die gesamten Lebensbedingungen, dass wir von einer neuen
geologischen Epoche sprechen miissen. Spuren der Menschheit und der Weise, wie wir
heute leben, lassen sich (iberall finden —im Gestein wie in den Meeren, und sie werden auch
noch in Tausenden Jahren davon Zeugnis geben: Spuren der Atomtests wie die Massen von
Plastik, Beton, Aluminum und Kohlenstoffverbindungen aus fossilen Energietragern, um nur
Beispiele zu nennen. Wir wissen, dass wir weit Gber unsere Verhaltnisse leben und etwa um
unseres ausufernden Fleischkonsums willen durch die sich standig ausweitende Landnutzung
grol¥flachig 6kologische Systeme zerstéren. Klimawandel, Artensterben, Verschmutzung der
Weltmeere usw. — alle diese Stichworte sind zu taglichen Begleitern geworden, die uns
aufritteln wollen und zum dringenden Handeln mahnen. Gerade um der nachsten
Generation willen, die selbst die Initiative ergriffen hat und in den , Fridays for future” auf

die StraBe geht und damit eine globale Bewegung ausgeldst hat.

»Anthropozan” — das neue Zeitalter des neuen Menschen, der zum entscheidenden Macher
aller Lebensprozesse wird — der Begriff bringt die ganze Zwiespaltigkeit des Menschenbildes
unserer Zeit auf den Punkt. Einerseits sensibilisiert er uns fir unsere Verantwortung, die wir
fiir die Zukunft der Schépfung tragen, dafiir, dass wir mit unsere Lebensweise umdenken
und uns grundlegend umorientieren missen. Andererseits aber kdnnte die Rede vom
Anthropozédn doch wieder nur wie ein Blitzableiter wirken: die Wissenschaftler und die

Forscher missen es wieder richten. Es fehlt nicht an Stimmen, zu denen auch der , Erfinder”
2



des Begriffs gehort, die das Ganze im Wesentlichen als Herausforderung an die vor allem
technologisch gesehene Gestaltungsmacht des Menschen begreifen und die Losungen etwa
in weiteren menschengemachten, groBmaRstablichen Manipulationen an globalen
Okosystemen oder am Klima sehen, in Technologien, die als Geoengeneering bezeichnet

werden.

Ich habe weder die Kompetenz noch kann ich diese Problematik hier angemessen erortern.
Aber, wenn es um den neuen Menschen und die neue Schopfung geht, dann habe ich ganz
konkrete Gestalten, Gesichter vor Augen: Christus und Maria. Und jenseits aller
wissenschaftlichen Debatten bin ich davon Gberzeugt, dass Maria in ihrer einzigartigen
Beziehung zu Christus uns Grundsatzliches dazu sagen kann, wie der Mensch in ein neues,
von Ausbeutung und Zerstérung, von Siinde und Tod befreites Verhaltnis zur Schépfung
gelangen kann. Ich glaube, dass uns in Maria in der Tat ein grof3es Zeichen am Himmel Gber
der ganzen Schopfung gegeben ist, das dem Begriff des ,,Anthropozan®, der

menschengestalteten Schopfung, einen neuen Sinn geben kdnnte.

Es sind ganz einfache Grundhaltungen, die ich an Maria ablese, von denen ich aber glaube,
dass sie uns helfen wirden, uns in unserer Lebensweise umorientieren zu kénnen. Das mag
naiv klingen, aber die Machtgier oder das exzessive Konsumverhalten unserer Zeit griinden

auch auf ganz rudimentaren Verhaltensweisen und Einstellungen.
Drei schlichte Dinge mdchte ich nennen:

Da ist zuerst der Vorrang des Horens, der Bereitschaft zu empfangen vor allem Machen und
Gestalten. Das erste Bild, das uns die Heilige Schrift von Maria zeichnet, ist das Bild einer
Horenden, die ganz Ohr ist fir die Botschaft Gottes. Dieser Vorrang des Hoéren vor allem Tun
meint keine Haltung der Passivitat, kein die Hande in den SchoR Legen, auch wenn Maria in
der Szene, in der Engel Gabriel zu ihr kommt, nicht selten so dargestellt wird. Was Maria hier
aber hort, verdandert ihr Leben radikal. Und das erahnt sie in diesem Augenblick, wie man an
ihrem Erschrecken erkennen kann. Das Horen wird hier geradezu zur Voraussetzung
grundlegender Verdnderung, und die Bereitschaft, das Neue zu empfangen zur Bedingung
dafiir, dass dieses Neue konkrete Gestalt annimmt, heranwachsen kann in ihrem Schol3. Das
ist immer das Erste und nicht selten das Schwierigste, zumal mitten im Interessenpoker
unserer Zeit: Horen, Zuhoren, Wahrnehmen, die Wirklichkeit Ernstnehmen — und dann die

eigene Antwort geben als Verantwortung, der man sich stellt, auch wenn sie herausfordernd
3



ist und die Gewohnheiten verandert. Es ist erschreckend, wie schnell sich auch auf hohen
politischen Ebenen die Welt selber zusammengeschneidert wird, wie Tatsachen einfach
geleugnet werden, wenn sie den eigenen Interessen widersprechen, wie mit Fake news

Macht ausgelibt wird...

Das Horen und Empfangen als erste Grundhaltung ist nicht nur notwendig zur Bewahrung
der Vernunft, die ja vom Vernehmen der Wirklichkeit her kommt. Sie ist auch sozial die
entscheidende Voraussetzung dafir, dass Vertrauen herrscht. Und ohne gegenseitiges
Vertrauen mit der standigen Angst im Nacken, Gber den Tisch gezogen zu werden oder zu
kurz zu kommen, kdnnen wir die kommenden Herausforderungen gesellschaftlich nicht
bewaltigen. Zuhoren ist die Grundtugend der Demokratie, denn nur so wird gewahrleistet,
dass auch die Stimme der Kleinen und Unbedeutenden wahrgenommen wird. Ich bin mir
sicher, dass wir Menschen in unserem Inneren wissen, wie wir unser Leben im Einklang mit
der Schoépfung andern kdnnen. Man muss nur Schiler unvoreingenommen befragen. Aber
nur das gegenseitige Zuhdren, um dann gemeinsam Verantwortung zu Gbernehmen, kann
die Angst vertreiben, dabei alleine zu stehen. Zuhéren, Wahrnehmen, Empfangen ist die
Mutter aller Solidaritat. Es ist eine Grundhaltung, die von der Wiirde und Beteiligung aller
ausgeht und nur so der globalen Herausforderung gerecht werden kann wie auch der

Nachhaltigkeit im Hinblick auf die heranwachsenden Generationen.

Damit hangt die zweite Grundeinstellung zusammen, die ich an Maria ablese: die Sensibilitat
flr den Zusammenhang des Ganzen. Ich habe hier die Szene vor Augen, wie Maria ihrer
Cousine Elisabeth begegnet und sich in den beiden schwangeren Frauen und den in ihnen
heranwachsenden Kindern ein eigentiimliches Gespur fur die groRen Zusammenhange der
Geschichte der Menschen und ihres Heils bis ins Leibliche hinein kundtut: durch das im
MutterschoRe vor Freude hiipfende Kind. Unheil und Heil der Menschen gehdren viel enger
zusammen, als der moderne Individualismus uns glauben macht. Alles ist in der Schépfung
miteinander verbunden, und jede Einseitigkeit racht sich immer an anderer Stelle. Unsere
Lebensweise fiihrt zur Uberschwemmung und Verwiistung ganzer Teile der Erde, zu immer
neuen Fluchtbewegungen und menschlichen Tragddien. Und immer sind wir ein Teil des
Ganzen — ob wir das Mittelmeer zum Massengrab oder zum Ort lebensrettender Humanitat

machen. Keine Grenze, kein Zaun schiitzt uns vor unserer Mitverantwortlichkeit.



Wir Menschen tragen seit Adam und Eva eine Urverwandtschaft in uns. Daher ist uns auch
nichts Menschliches unter der Sonne vollig fremd. Der reine Autonomiegedanke tragt nicht,
macht den einzelnen zur Monade. Man muss nur junge Menschen fragen, wie wichtig
Familie und Freunde fiir ihr Leben sind, gerade auf dem Hintergrund, dass diese sozialen
Gebilde in unserer Zeit schwere Krisen durchlaufen. Maria hat ein grofRes Gespur fiir die
Zusammenhange des Ganzen. Das lasst sie mit ihrem Sohn mitgehen, auch in dem Moment,
in dem er so eigenartige und schwierige Wege geht. Das ldsst sie ausharren unter dem Kreuz.
Hier kommt das Frauliche, das Miitterliche zur Vollendung, das innere Gesplr fir die
Symbiose des Lebens, fir die Lebensgemeinschaft, die selbst Entfremdung und Leid zu
tragen vermag. Daher nennen wir sie Mutter der Kirche, weil in ihr das Gesplir fiir den
Zusammenhang und Zusammenhalt des ganzen Volkes Gottes lebendig ist, die innere
Haltung fir die Berufung fiir die Einheit und den Frieden der ganzen Menschheit, die der
Kirche aufgetragen ist. Maria hilft uns, einen wahrhaft globalen Blick einzuliben, der nicht
von kalten Interessen und Machtanspriichen, sondern vom Mitfiihlen und Mittragen gepragt
ist. Dieses groRe Zeichen am Himmel kann die Angste vor der Globalisierung umwandeln in
eine neue Vision des Miteinanders auf unserer Erde. Es kommt nicht von ungefahr, dass
Maria in der Volksfrommigkeit gerade Lateinamerikas oder auch Afrikas besonders verehrt
wird. ,Denn auf die Niedrigkeit seiner Magd hat er geschaut... Er stiirzt die Machtigen vom

Thron und erhoéht die Niedrigen.” (Lk 1, 48.52)

Ja, im Magnificat kommt die Sensibilitat fiir die grofen Zusammenhange zur Vollendung und
wachst in eins mit dem Gesplir fiir das Geheimnis, flir das Wunderbare, das sich im Leben
alles Geschaffenen kundtut. ,Magnificat” — ,Grol$ macht meine Seele den Herrn und mein
Geist jubelt Gber Gott, meinen Retter.” (Lk 1, 46f) Maria 6ffnet uns die Augen fir das
Wunderbare, das Gott in seiner Schopfung wirkt. Das ist die dritte innere Haltung, die ich an
Maria ablese: ihr untriigliches Gespur fiir das Geheimnis Gottes, fir das Wunderbare in
seinen Taten. Ohne Gesplir fiir das Geheimnis in allen Dingen, fiir das Wundervolle des
Lebens ist die Welt kalt und tot. Sie verliert jede Fahigkeit zur Erneuerung und ist dem
brutalen, tiber Leichen gehenden Machtwettbewerb hemmungslos ausgesetzt. Die Wiirde
verliert ihre Unantastbarkeit, die Scham jedes Gesplir ihrer grausamen Verletzbarkeit und

die Hemmung jede Schwelle der Gewalt.



Wunder haben in der Regel nichts mit Ubertretung der Naturgesetze zu tun, sondern mit
den wundervollen Moéglichkeiten, die in dem, was Gott geschaffen hat, angelegt sind. Das
Gesplr fur das Geheimnis erschlief8t uns den Sinn des Lebens. In die Augen eines Kindes zu
schauen, sagt uns mehr dariber, warum es gut ist, in der Welt zu sein als tausend noch so
gescheite Lehrblicher. Ohne Gesplr fiir das Geheimnis Gottes in allem, flir das Wundervolle
in seiner Schopfung gewinnt der Mensch niemals die Kraft zur Umkehr und Erneuerung. Es
ist das groRe Zeichen der Frau mit dem Kind, in dem sich das ganze Geheimnis unseres
Lebens biindelt, das uns die tiefste Intuition fiir unser Handeln gibt, dafir, ,diese Welt mit

weiseren Augen zu betrachten.” Amen.



